
 

 
v. 27 n. 72 p. 109-133   out./dez. 2025 

RITUAL DE SUBMISSÃO À MAQUÍNICA 

SEMIÓTICA: UMA PEDAGOGIA CULTURAL 

  
 Rosângela Tenório de Carvalho1  

 
Resumo: Sistemas de significação são objetos de saber em função da 
atribuição de subjetividades. Entre tais sistemas, a cultura digital, que vem 
sendo tratada como pedagogia cultural. Defendemos a importância de tratar 
o que está nomeado como rituais de submissão à máquina semiótica como 
pedagogia cultural lhe dá estabilidade. Tal conhecimento pode ser acrescido 
com o debate teórico-crítico quanto aos aspectos ritualísticos e à linguagem 
semiótica. Sob o pressuposto de que há complexificação no mundo da 
cultura pelo uso de simulação digital, argumentamos a respeito dos rituais 
de submissão à máquina semiótica como objetos de saber-poder-ser, 
contingentes dos Estudos Culturais em Educação nas sociedades 
contemporâneas. 
 
Palavras-chave: Pedagogia; Estudos Culturais; Semiótica; Linguagem; 
Tecnologias digitais. 
 
 

RITUAL OF SUBMISSION TO SEMIOTIC 

MACHINERY: A CULTURAL PEDAGOGY 

Abstract: Systems of signification are objects of knowledge based on the 
attribution of subjectivities. Among such systems, digital culture has been 
treated as cultural pedagogy. We argue that it is important to treat what is 
called rituals of submission to the semiotic machine as cultural pedagogy 
gives it stability. Such knowledge can be increased with the theoretical-
critical debate regarding ritualistic aspects and semiotic language. Under the 
assumption that there is complexity in the world of culture due to the use of 
digital simulation, we argue about rituals of submission to the semiotic 

 
1 Universidade Federal de Pernambuco (UFPE).  
 Orcid:  https://orcid.org/0009-0006-5894-9974.  
 E-mail: rosangela.carvalho@ufpe.br. 

https://orcid.org/0009-0006-5894-9974
mailto:rosangela.carvalho@ufpe.br


110  
 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 

machine as objects of knowledge-ability-to-be, contingent on Cultural 
Studies in Education in contemporary societies. 
 
Keywords: Pedagogy; Cultural Studies; Semiotics; Language; Digital 
Technologies. 

 

INTRODUÇÃO 

Ritual de submissão à máquina é uma expressão utilizada 
por Berardi (2019) para se referir ao modo como, nas 
sociedades ocidentais, homens tratam com encantamento os 
carros enormes e velozes mais potentes que os monstros 
míticos da Antiguidade. Na atualidade, estamos convivendo 
com máquinas internas, infobiotécnicas, máquinas semióticas, 
e essa “máquina se faz signo, relação, linguagem que modela 
seus falantes” (Berardi (2019, p. 17). É dessa máquina que nos 
parece importante tratar, ou seja, dos rituais de submissão à 
máquina semiótica. 

A partir do momento em que a experiência humana é 
marcada pela interação entre biomáquina e genética do 
organismo humano, com seus efeitos ainda não possíveis de se 
avaliar, podemos assumir o pressuposto de que essa interação 
funciona como uma pedagogia cultural na atribuição de novas 
formas de vida. Nesse aspecto, os rituais, em sua função 
performática, têm uma importância singular no campo da 
cultura. É nesse ponto de vista que se faz neste texto um 
esforço para circunscrever rituais de submissão à máquina 
semiótica como um objeto de saber-poder-ser, contingente, 
dos Estudos Culturais em Educação nas sociedades ocidentais 
contemporâneas. As evidentes mudanças nas formas de vida e 
nos modos de ser, conhecer e narrar produzem objetos de 
saber abrangidos pelos Estudos Culturais, quais sejam, os 
problemas culturais, éticos e étnicos. 

Nos rituais, ocorrem processos de subjetivação, e eles 
próprios, sendo um dos procedimentos do governo de 
conduta dos indivíduos, operam pelo encontro entre as 



111  
 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 

técnicas de poder que determinam a conduta dos indivíduos e 
as práticas disciplinares de objetificação dos sujeitos como os 
atos de obediência e submissão; as classificações, o recurso ao 
discurso científico para as práticas de normalização, os 
conselhos de conduta e a direção espiritual. São 
procedimentos pelos quais o sujeito é induzido a observar-se, 
analisar-se, decifrar-se e reconhecer-se, enfim, a envolver-se 
nos atos de dizer a verdade a propósito de si mesmo. Pode-se 
considerar, então, que o ritual como operador pedagógico 
esteja ocorrendo em meios os mais diversos, em especial, nos 
meios digitais.  

Estudos no campo da antropologia têm tratado de rituais 
e novas tecnologias, haja vista o estudo de Domingues (2004), 
onde trata as formas como tecnologias numéricas que se 
instalaram no cotidiano, recolocando os indivíduos em formas 
muito próximas da comunicação utilizada em sociedades 
tribais e em seus rituais, com suas lógicas participativas do 
pensamento mágico. O autor trabalha o ciberespaço em sua 
potente revolução antropológica para defender a existência de 
possíveis efeitos das tecnologias interativas quando da relação 
entre corpos interfaceados quando habitam limites entre os 
mundos real e virtual. Domingues (2004, p. 183) observa que 
“quando estamos conectados, a implicação do corpo é a 
expressão híbrida de nossas subjetividades. Estamos numa 
passagem, num trânsito de alguma coisa para outra estranha 
coisa”. O estudo de Oliveira (2010) faz uma reflexão sobre os 
rituais de interação no seio das redes sociais smart e flash mobs. 
O foco são os rituais de comunicação. Analisa o ritual de 
agregação em sua dimensão performativa. Argumenta que: 

 
[...] não haverá smart ou flash mobs sem a 
cooperação entre os actores que geram essa 
epifania mundana urbana. Ritual e 
performatividade, comunicação e ritual, 
rituais de interacção potenciados pela 



112  
 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 

interacção mediada pelas tecnologias da 
comunicação (Oliveira, 2010, p. 188). 
 

Esses estudos funcionam como pistas para o desenho 
deste texto no qual se pretende argumentar que os rituais da 
máquina semiótica, como rituais de submissão, embora 
tenham uma singularidade como forma de operar, mantêm 
uma regularidade no que se refere à função performática dos 
rituais, inclusive os sagrados e antigos. E nesse aspecto têm não 
só uma função de submissão à máquina, mas principalmente 
uma função subjetivadora. O nosso pressuposto é de que, ao 
utilizar de forma mais frequente os signos linguísticos da 
ordem dos não verbais no contexto atual que se reconhece 
como “a era dos likes” em que há estímulos à intensificação de 
“mediadores de desejo” (Girard, 2011), a relação dos grupos 
humanos com o algoritmo parece ocupar o espaço biopolítico 
de governo das populações, questão crucial para os Estudos 
Culturais no campo da Educação.  

A feição dos Estudos Culturais que nos interessa é aquela 
que se volta para as Pedagogias Culturais (Camozzato; Costa, 
2013; Camozzato; Ignácio, 2023) e que caminha pela recusa do 
essencialismo cultural, constituindo-se como um 
posicionamento em defesa da cultura enquanto uma esfera de 
luta em torno da significação, considerando, assim, a teoria 
como um campo de luta (Silva, 2000). A Pedagogia, em sentido 
mais amplo, pode ser considerada uma prática discursiva 
relativa a modos de vida, portanto, um dispositivo cultural de 
produção de subjetividades que nos suscita interrogarmos 
como atuam as Pedagogias Culturais na produção de 
subjetividades. Ao mesmo tempo, é uma ferramenta teórica 
que nos leva a pensar sobre a impraticabilidade da apreensão 
do real como uma totalidade. Interessa-nos, assim, a versão dos 
Estudos Culturais que nos instiga a pensar sobre os limites de 
uma escola fechada em si mesma, se consideramos que o 
tempo e o espaço estão tomados pela cultura e que as fronteiras 
estão cada vez permeadas por ranhuras, propiciando, desse 



113  
 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 

modo, a hibridização, e desafiando o grande agente disciplinar 
moderno: a classificação pura. 

A proposição de trazer para o seio das Pedagogias 
Culturais rituais de submissão à máquina em sua ação 
performática exige um trabalho de justaposição teórica e 
metodológica. Encontramos sentido no modo como o 
antropólogo James Clifford (2014) responde sobre a relação 
entre Estudos Culturais e Antropologia nos Estados Unidos, ao 
observar algumas questões, como, por exemplo: é possível em 
um curso de Antropologia deixar fora autores que não são 
antropólogos como Marx, fundamental para pensar a relação 
entre cultura e economia política?; é possível fazer 
Antropologia sem a semiótica ou a teoria literária, sem os 
estudos de Michel Foucault, os estudos de sexualidade ou 
feminismo? Um outro aspecto tratado por Clifford (2014) é o 
encurtamento das fronteiras entre os campos disciplinares. 
Observa ainda que, se a Antropologia teve como diferencial o 
estudo de campo, há antropólogos fazendo trabalhos de 
arquivo, e mais: o trabalho diferenciado dos antropólogos na 
contemporaneidade engloba desde o trabalho com tribos até 
os laboratórios de Física. Ou seja, já temos um tempo em que 
a cultura como objeto de saber não é objeto exclusivo dos 
estudos antropológicos.  

Este texto está subdivido em três seções. Na primeira, 
apresentamos o tema: a emergência da máquina semiótica. Em 
seguida, descrevemos a relação entre ritual, semiótica e 
performatividade na literatura especializada. E na terceira e 
última seção, abordamos o tema novas formas de vida e novos 
objetos para os Estudos Culturais. 

 

A EMERGÊNCIA DA MÁQUINA SEMIÓTICA 

O mais simples dos vícios sempre se apresenta 
sob os aspectos da virtude (Shakespeare, 2021, 
p. 76). 



114  
 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 

 
Retomamos a obra de Lyotard A condição pós-moderna para 

tratar da máquina. Naquele texto, ele chama a atenção para 
alguns enfoques sobre o saber científico como uma espécie de 
discurso. Afirma que há quarenta anos as ciências e as técnicas 
de vanguarda tratam da linguagem, fonologia, linguística, 
comunicação, cibernética, matemáticas, informáticas, os 
computadores e suas linguagens, os problemas de tradução e 
linguagens-máquinas, bancos de dados, telemática, terminais 
inteligentes e paradoxologia, ou seja, das incoerências. 
Observa que é possível pensar sobre os efeitos da multiplicação 
das máquinas na circulação dos conhecimentos, dos homens, 
dos sons e das imagens. 

Lyotard (2009) traduz essa proliferação da linguagem e da 
força da linguagem informática para uma possibilidade de 
constituição de problemas para a Didática, com a possibilidade 
de mudança na função do professor tradicional (que tinha a 
seu cargo tratar da emancipação dos homens), desde que a 
Didática possa ser confiada a máquinas articulando as 
memórias clássicas, como bibliotecas, a bancos de terminais 
inteligentes disponibilizados para os estudantes. Aqui o 
impacto na Pedagogia está na função dos professores que 
deixam de ensinar os conteúdos, como forma prioritária, e 
passam a ter a tarefa de conduzir o uso de terminais. Trata-se, 
portanto, da ascensão de novas linguagens e da necessidade de 
um manejo eficiente desse jogo de linguagem, aqui no sentido 
dado por Wittgenstein (2009).  

Lyotard (2009, p. 93) ressalta, entretanto, que “[...] a 
didática não consiste somente na transmissão de informação” 
e a competência, “[...] mesmo atuante, não se resume em se ter 
uma boa memória de dados ou uma boa capacidade de acesso 
a memórias-máquinas”. Quando trazemos essa questão neste 
texto é porque muitas vezes essa visão de substituição de 
práticas didáticas em função das tecnologias encontra respaldo 
na atualidade, o que constitui a necessidade de contraposição a 



115  
 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 

esse ponto de vista. A tecnologia, as plataformas e os 
algoritmos não prescindem da Didática. 

Nesse sentido, vale aqui retomar alguns pontos 
importantes abordados por Wittgenstein (2009, p. 46), filósofo 
da linguagem, como aquele que refere ao fato de que "[...] 
limites da minha linguagem significam os limites de meu 
mundo". Para ele, os objetos nomeados são aqueles 
relacionados às nossas experiências, às formas como nos 
relacionamos com o mundo. Considerado um dos autores 
responsáveis pelo que se reconhece como “virada linguística”, 
ele tem como pressupostos a constituição da realidade pela 
linguagem, e a atribuição do significado de uma palavra em 
função do seu uso (Wittgenstein, 2009, p. 47). De forma 
particular, interessa-nos o seu pressuposto de que “imaginar 
uma linguagem é imaginar uma forma de vida” (Wittgenstein, 
2009, p. 47) – e de que falar uma língua é parte de uma 
atividade ou de uma forma de vida. Nessa atividade, os jogos 
de linguagem figuram como livres criações do espírito e da 
vontade. Autônomos, mas governados por regras, é 
importante refletir sobre os usos feitos deles, o modo como 
servem nas formas de vida, seja na cultura, com suas regras e 
normas, seja nas relações imanentes entre linguagem e ação. A 
linguagem para Wittgenstein (2009) é sempre pública, e 
significar é uma prática pública de seguir regras linguísticas no 
nível da ação, isto é, pragmáticas. 

Além desses posicionamentos de Lyotard (2009) e 
Wittgenstein (2009), associamo-nos às reflexões de Derrida 
(2012) ao tratar da impossibilidade de se dizer sobre o 
acontecimento, no caso, sob a forma da informação. Dá os 
exemplos de mídias como a televisão, o rádio e os jornais que, 
em sua função de informar os acontecimentos, influenciam a 
interpretação dos fatos a partir do seu próprio olhar, 
característica ainda mais potencializada com o progresso das 
máquinas semióticas da atualidade que, sendo úteis à tarefa de 
dizer, aumentam o poder de fala da informação. Lembra-nos 



116  
 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 

que “a técnica do dizer e do mostrar intervém e interpreta, 
seleciona, filtra e consequentemente faz o acontecimento” 
(Derrida, 2012, p. 237). Alerta que a vigilância crítica que 
podemos fazer é da ordem da observação dos trabalhos 
técnicos em estudos onde se dão processos de enquadramento 
das imagens, por várias câmeras, no intuito de captar um tipo 
de informação. E mais especialmente menciona que a 
vigilância crítica deve estar direcionada a outros aspectos 
quando tratamos de máquinas de informação e de apropriação 
de canais televisuais. Diz Derrida (2012, p. 237-238): 

 
 
Essas apropriações não são somente nacionais. 
Elas são internacionais, transestáticas e 
dominam assim o dizer do acontecimento, 
elas concentram seus poderes em lugares que 
devemos aprender a analisar, seja para 
constatar ou transformar da nossa parte. 
Temos aí um enorme campo de análise e de 
crítica quanto a esse dizer que faz o 
acontecimento, lá onde ele pretende 
simplesmente o enunciar, o descrever ou o 
referir. Um fazer o acontecimento se substitui 
clandestinamente por um dizer o 
acontecimento.  
 

Já faz um tempo que Haraway (1994), no contexto do 
debate da era da tecnociência e da tecnocultura, observa como: 

 
[...] as máquinas das últimas décadas do século 
XX tornaram ambígua a diferença entre 
natural e artificial, corpo e mente, 
autodesenvolvimento e projeto exterior, além 
de muitas outras distinções que costumavam 
aplicar-se a organismos e máquinas.  

 
 



117  
 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 

E acrescenta: “nossas máquinas são perturbadoramente 
vivas e nós apavorantemente inertes” (Haraway, 1994, p. 247). 
Para ela, a cultura de alta tecnologia desafia os dualismos de 
modo intrigante, pois não fica claro quem faz e quem é feito 
na relação entre homem e máquina. Não fica claro “o que é 
mente e o que é corpo em máquinas que se resolvem através 
de práticas de codificação”. (Haraway, 1994, p.278). 

Filósofos militantes como Berardi (2020), ao tratar do 
semiocapitalismo, e Lazzarato (2014), ao abordar as 
subjetividades maquínicas, traduzem aspectos que nos ajudam 
a pensar sob um ponto de vista mais próximo do que estamos 
a refletir neste nosso texto, em particular quando eles tratam 
da relação máquina feita através de algoritmos e suas 
implicações na subjetividade.  

No texto Depois do Futuro, publicado no Brasil em 2019, 
pela editora EBU, Berardi toma como ponto de partida 
reflexões sobre o cenário do século XXI. Mostra a proliferação 
de máquinas no nosso tempo, como máquinas internas, as 
máquinas infobiotécnicas, com efeitos ainda insuspeitáveis 
para a evolução cultural da espécie humana. Talvez a sua maior 
aflição tenha sido o fato de que “a máquina está em nós”. A 
máquina não é mais externa como na Modernidade, é agora “a 
infomáquina que se entrelaça com o sistema nervoso social, a 
biomáquina que interage com a genética do organismo 
humano. A máquina interiorizada, a nanomáquina capaz de 
produzir mutações no agente humano” (Berardi, 2019, p. 16). 

Na narrativa de Berardi (2019), essa máquina que está em 
nós é uma máquina semiótica, uma máquina que “se faz 
signo”, numa relação de linguagem “que modela seus falantes” 
(Berardi, 2019, p. 17). Não é informação nem exterioridade, 
mas modelação linguística, automatismo lógico e cognitivo 
(Berardi, 2019).  

Berardi (2019) vai realçar nesse texto o que chamou de 
rituais de submissão à máquina, como já indicado no início 
deste texto. Tal ritual de submissão à máquina parece estar 



118  
 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 

relacionado ao mesmo terror sagrado que nos amedrontava na 
Antiguidade, provocando ao mesmo tempo um encantamento 
pela “nova beleza, a beleza da técnica, a beleza da velocidade 
do automóvel” (Berardi, 2019, p. 24). Esse ritual pode estar 
sendo intensificado pela difusão de tecnologias de simulação 
digital, graças à maior sofisticação das máquinas digitais. 
Berardi (2019), sempre buscando identificar questões mais 
apuradas desse cenário, traz também como elemento para ser 
pensado a possibilidade de transferência “de significados e 
imagens de uma mente para outra por de uma linguagem que 
tem características de máquinas e não-verbais. É a ideia da 
realidade virtual que foi elaborada pelo austríaco Jaron Lanier” 
(Berardi, 2019, p. 47). 

Já no seu texto Asfixia, escrito no contexto da pandemia de 
covid-19, Berardi (2020) utiliza-se de metáforas, como a da 
falta de respiração, para falar não só da ação concreta de um 
corpo que falece sem fôlego, de um homem negro asfixiado 
por um policial, o que já mostra o drama humano do nosso 
início de século, mas também do insuportável mundo da 
financeirização, da extensão da pobreza e da humilhação 
social. Fala também da força que advém do amálgama abstrato 
financeiro e linguístico que reprime o corpo coletivo. Com 
palavras fortes e ao mesmo tempo enxergando uma saída, diz: 

 
Enquanto o mundo físico queima, a conexão 
toma o lugar da conjunção, a perfeição 
sintática substitui a relação simpática entre 
organismos corpóreos: a vida automatizada 
dos neo-humanos, cercados e subjugados pela 
onipresença dos automatismos da máquina 
digital conectada às redes, se assemelha a um 
organismo a que falta fôlego: sem respiração, 
sem conspiração, sem inspiração. A poesia é a 
condição para recompor um cosmos para 
além do caos atual. [...]. 
 



119  
 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 

O poder de hoje se baseia em relações 
abstratas entre entidades numéricas. 
Enquanto a esfera das finanças é regida por 
algoritmos que conectam fractais de trabalho 
precarizado, a esfera da vida é invadida por 
fluxos de caos que paralisam o corpo social e 
abafam e sufocam a respiração. Não há 
escapatória política dessa armadilha: só a 
poesia, esse excesso de transações semióticas, 
pode reativar a respiração. (Berardi, 2020, p. 
9). 
 

Importante ver que suas preocupações não são 
apocalípticas, embora tenha a dramaticidade que o próprio 
contexto oferece. Afinal Berardi (2020) escreveu também 
sobre uma possível saída – a poesia, uma forma de superar a 
crise da imaginação social. Talvez essa seja também a tarefa 
dos Estudos Culturais. Nesse tempo em que vivemos, parece 
que precisamos nos movermos na direção de pensamos o 
coletivo por um caminho capaz de fazer vislumbrar que há 
infinitas possibilidades de estilos de vida, de modos de 
existência. Pensamos que não é porque a poesia, estando no 
campo da Arte, posicione-se fora de um jogo de linguagem, ou 
seja, que não tenha regras, normas. Compartilhamos com 
Sontag (1987) o entendimento dos aspectos indescritíveis de 
toda linguagem da arte como sendo elementos mais poderosos 
através dos seus silêncios. 

Lazzarato (2010) aborda a questão da subjetividade em seu 
artigo Sujeição e servidão no capitalismo contemporâneo. 
Argumenta que o capitalismo explora as subjetividades de duas 
práticas interligadas: a sujeição social e a servidão maquínica. 
“A sujeição social produz um ´sujeito individuado´ cuja forma 
paradigmática, no capitalismo neoliberal, é a do ´empresário 
de si´” (Lazzarato, 2010, p.168). Enquanto na servidão 
maquínica “o indivíduo não é mais instituído como sujeito 
(capital humano ou empresário de si) ele é considerado como 



120  
 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 

uma peça, como uma engrenagem, como um componente do 
agenciamento `empresa´, do agenciamento `sistema 
financeiro´, do agenciamento mídia, do agenciamento `Estado 
Providência´ e seus `equipamentos coletivos de subjetivação´ 
(escola, hospital, museu, teatro, televisão, internet, etc.)” 
(Lazzarato, 2010, p. 168). Na servidão maquínica, o abismo 
entre o ser humano e o não humano, sujeitos e objetos, 
palavras e coisas, é transposto por técnicas, procedimentos e 
protocolos que mobilizam semióticas como diagramas, planos, 
equações, gráficos e esquemas. O indivíduo na servidão 
maquínica tanto é peça de agenciamento quanto é feito em 
pedaços, sem um sujeito individuado como referente 
(Lazzarato, 2010, p. 169). 

Lazzarato (2019) anuncia outra série discursiva na 
contemporaneidade quando trata dos dispositivos biopolíticos 
que, segundo Foucault, têm a função de prolongar a vida das 
populações. Para ele, “o próprio conceito de população torna-
se problemático, pois o exercício do poder visa produzir 
fraturas muito profundas na população” (Lazzarato, 2019, p. 
92). A vida que está em jogo é a vida política da máquina 
capitalista e das elites que constituem sua subjetivação. O risco 
é o capital “sacrificar a vida dos proletários, como sempre fez, 
como continua e sempre continuará a fazer, reconduzindo-a, 
numa relação de força permanente, ao mínimo (os serviços 
mínimos dos neoliberais significam exatamente isso)” 
(Lazzarato, 2019, p.92). 

Sobre o cenário contemporâneo, pontua a existência de 
um novo fascismo, agora ciberfascismo. Um ciberfascismo que 
põe em xeque as utopias tecnocibernéticas que se intensificam 
a partir dos anos 1970. Assevera que as utopias vindas da dupla 
promessa, de nova subjetividade pós-humana e de liberação da 
dominação capitalista, não aconteceram, mas, em vez disso, 
fascistas como, por exemplo, Trump e Bolsonaro asseguraram 
suas vitórias como resultado de uma estratégia que agencia 
uma micropolítica dos afetos tristes (frustação, ódio, inveja, 



121  
 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 

angústia e medo) com a macropolítica de um novo fascismo 
que dá consistência política às subjetividades devastadas na 
financeirização (Lazzarato, 2019, p. 104). 

Ao tratar do que significa a máquina de guerra, Berardi 
(2020) mostra como atuam as grandes empresas norte-
americanas, tais quais Google, Amazon, Facebook e Apple: 

 
O poder de hoje se baseia em relações 
abstratas entre entidades numéricas. 
Enquanto a esfera das finanças é regida por 
algoritmos que conectam fractais de trabalho 
precarizado, a esfera da vida é invadida por 
fluxos de caos eu paralisam o corpo social e 
abafam e sufocam a respiração. Não há 
escapatória política dessa armadilha: só a 
poesia, esse excesso de transações semióticas, 
pode reativar a respiração (Berardi, 2020, p. 9). 
 

Não deixa de ser um tanto assustador a sucessão de 
revoluções tecnológicas – digital, das plataformas, das smart 
cities, dos smatphones, da bitcoin, das bio e nanotecnologias, da 
inteligência artificial etc. – como nos mostra Lazzarato (2010), 
pelo que promovem de mudanças nas relações de poder, por 
exemplo, diante dos afetos que envolvem medo, frustração, 
angústia e desejo de vingança exacerbados pela maquiada 
guerra midiática dos representantes do fascismo. Esse cenário 
afeta de forma significativa os trabalhadores em suas lutas 
sociais e culturais. 

Berardi (2020), também um filósofo militante, afirma 
saídas como aquela de inspiração em Frantz Fanon quando 
propõe uma releitura de um texto desse autor sobre a função 
do dispositivo técnico durante a guerra colonial de 
independência da Argélia. Pontua como naquele momento 
emergiu “[...] de maneira incomparável a primazia e a força da 
máquina de guerra (revolução) que atualiza as possibilidades 
da máquina técnica (rádio) num sentido revolucionário.” 



122  
 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 

(Berardi, 2020, p. 119). Nesse aspecto, a máquina é capturada 
numa estratégia política. Dessa forma, em 1956, emergiu o 
acontecimento revolucionário com A voz da Argélia Livre 
(Berardi, 2020, p. 121). Essa apropriação dos meios de 
produção (rádio) é sempre obra do corpo social e nunca do 
corpo individual. Berardi (2020) oferta outros exemplos para 
dizer da possibilidade e ao mesmo tempo do desafio dos 
tempos cibernéticos desde a Segunda Guerra Mundial. Traz o 
ciborgue como um produto de uma nova concepção de 
inimigo que deve ser abatido e que estaria tão integrado à 
máquina que a diferença entre o humano e não humano 
tenderia a desaparecer, de tal modo que aquele que usa a 
metralhadora antiaérea também é tomado por uma 
hibridização semelhante (Berardi, 2020, 125). 

 

RITUAIS NO CONTEXTO DAS MÁQUINAS 
SEMIÓTICAS  

 

Derivado da palavra latina ritus (ordem prescrita), 
associada aos vocábulos gregos artus (prescrição), ararisko 
(harmonizar, adaptar) e arthmos (elo, junção), cuja raiz deriva 
do indoeuropeu védico arta, que remete à ordem do cosmos a 
as relações entre os deuses e os homens e dos homens entre si, 
como se reporta Rivière (1996, p. 29), o ritual está associado a 
um conjunto de condutas individuais ou coletivas, 
relativamente codificadas, com suporte corporal (verbal, 
gestual ou de postura) de caráter repetitivo e com carga 
simbólica (Berardi, 2020, p. 20). 

Consideramos a força dos rituais em sua magia 
performática por incorporar a citacionalidade, a reiteração, a 
cena de enunciação, a exacerbação do que é usual, os 
oficiantes, a estética, os atos de classificação, os valores e uma 
linguagem que envolve palavras, gestos e ações. Imaginamos a 



123  
 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 

condução de apontar uma função enunciativa para os rituais 
na contemporaneidade ao buscar uma singular relação com o 
próprio tempo aderindo a ele e ao mesmo tempo tomando 
distância dele. Usando a metáfora de Agamben (2006) para o 
tempo presente, trata-se de uma vértebra quebrada – e ser 
contemporâneo é exatamente estar localizado nessa vértebra. 

O entendimento do que seja um ritual e da sua função 
subjetivadora é reiterado por diferentes correntes das ciências 
sociais e humanas. Na Antropologia, Tambiah (1995) se reporta 
ao ritual como ação performática, um amálgama de palavras, 
gestos, discursos, manipulação de objetos e cenas de 
enunciação (música dança, recitação, cheiros) que pode ser 
analisado do ponto de vista das práticas de classificação, como 
usos de metáforas; metonímias; cosmologia; força da 
linguagem literária no ritual; palavra sagrada e profana; magia 
e religião. No contexto ritual, a palavra aparece em orações, 
feitiços, encantamentos, cânticos e bendições, entre outras 
práticas. O autor ressalta que essa palavra é aberta àquele que 
tem o poder de dizer.  

De um modo geral, as palavras têm um papel 
preponderante no conteúdo estético do ritual, seja nos cantos, 
seja nos textos literários, com destaque para os mantras e os 
versos que se repetem. Esses textos literários muitas vezes 
funcionam como palavras sagradas e até secretas, 
pronunciadas para serem ouvidas, não necessariamente para 
serem entendidas; ou recitadas em voz alta, com uso da língua 
local, para serem entendidas. Podem também ser usados os 
dois procedimentos – língua secreta e língua local – quando se 
inscrevem em rituais de purificação. As palavras são ditas no 
contexto de um conjunto de materiais, cuja escolha não é feita 
de forma arbitrária. Respondem a características temporais e 
de sabedoria, como tamanho, forma, cor e resistência. Para 
além desse aspecto, há uma relação social de poder, uma 
assimetria na ordem do ritual. 



124  
 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 

Em sua Antropologia contemporânea, Stanley Tambiah 
(1995) trabalha o ritual do ato performático construído a partir 
de um fértil diálogo com elementos conceituais do campo da 
linguagem (desenvolvidos por John Langshaw Austin em seus 
estudos sobre atos performativos), com elementos do campo 
da Semiótica (com base na teoria de Charles Sanders Peirce, 
com realce para os signos) e do campo da análise estrutural da 
linguagem (de Roman Jakobson), recorrendo ao uso da 
metáfora e da metonímia para evidenciar a relação entre ritual 
e linguagem, sob o argumento de que o funcionamento da 
linguagem não se dá em termos denotativos, mas, sim, 
performativos. 

A importância que as práticas do ritual assumem neste 
nosso texto requer aprofundar a sua análise do ponto de vista 
da classificação proposta por Tambiah (1995). Nesse sentido, ao 
destacar a metáfora e a metonímia no contexto do ritual, ele 
afirma que, no caso da metáfora, a substituição de palavras ou 
ideias por termos similares do ponto de vista da semântica é 
um uso que não pode ser tratado como um engano, mas como 
um uso moral da linguagem, o que se assemelha à analogia da 
atribuição. A metáfora une conceito, ação, palavra e gesto, e 
por isso contribui com a performatividade no contexto ritual. 
Com a metonímia, procede-se à substituição do nome da coisa 
pelo uso de um atributo, produzindo uma ação de 
complemento. 

Foucault (2013) trata os rituais performáticos como 
formas de enunciação inversa da parresia em uma aula datada 
de janeiro de 1983. Lembra que a condição de possibilidade do 
enunciado performático depende da existência de dois 
elementos num contexto mais ou menos institucionalizado, no 
qual um indivíduo tenha o estatuto requerido. E acresce, tendo 
como referência Austin: "É o enunciado performativo na 
medida em que a própria enunciação efetua a coisa enunciada" 
(Foucault, 2013, p. 59). Indica que ao ato performativo segue-
se um efeito que "já é conhecido, regulado de antemão, efeito 



125  
 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 

codificado que é precisamente aquilo em que consiste o 
caráter performativo do enunciado" (Foucault, 2013, p. 64). 

Contudo, o que de fato deseja Foucault é situar a parresia 
como um contraponto ao enunciado performativo. Parresia, 
no sentido corrente, significa liberdade de palavra, e, quando 
acrescida da noção de franqueza, remete a se dizer o que 
efetivamente se pensa e agora pode ser dito como profissão da 
verdade. A parresia em Foucault remete, assim, à liberdade da 
palavra.  

Nessa direção, ele constrói o argumento metodológico de 
análise do enunciado de forma diversa da pragmática do 
discurso. Situa a parresia como um modo de dizer no qual o 
enunciado e a enunciação vão ter “efeitos de retorno” sobre o 
próprio sujeito, mostrando como exemplo: “Há parresia a 
partir do momento em que Platão aceita de fato o risco de ser 
exilado, morto, vendido etc., por dizer a verdade. Logo, a 
parresia é aquilo por que o sujeito se liga ao enunciado, [à] 
enunciação e às consequências desse enunciado e dessa 
enunciação" (Foucault, 2013, p. 65). 

Outro aspecto que o autor desenvolve do ponto de vista 
metodológico e que tem implicações sobre a análise dos rituais 
é a distinção entre a análise da língua e os fatos da análise dos 
discursos. Desse ponto de vista, ele sugere que a análise de 
enunciados performáticos pertence a uma pragmática do 
discurso, análise que permite indicar a posição do sujeito e o 
modo como essa posição pode modificar o que é considerado 
discurso, ou seja, o seu sentido. E resume: “a pragmática do 
discurso é isto: em que a situação ou o estatuto do sujeito 
falante modificam ou afetam o sentido e o valor de um 
enunciado?" (Foucault, 2013, p. 65). Mas o que Foucault 
pretende dizer sobre a diferença entre uma análise dos 
discursos e uma análise com a parresia é que esta “não é a 
situação real de quem fala que vai afetar ou modificar o valor 
do enunciado” (Foucault, 2013, p. 65). 



126  
 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 

Pode-se dizer, então, que tanto o enunciado quanto o ato 
de enunciação estão implicados no modo de ser do sujeito. E 
essa retroação faz com que o acontecimento do enunciado 
afete o modo de ser do sujeito, um sujeito que disse a verdade 
e que se percebe nessa verdade. Como diz Foucault, essa é a 
gramática do discurso verdadeiro. E ele exemplifica, nessa 
gramática, o discurso do profeta, do adivinho, do filósofo e do 
cientista. Acrescente-se: o discurso do professor e o do padre. 
Todos empreendem uma gramática do discurso verdadeiro 
por terem de certo modo um vínculo com a verdade do que 
dizem em suas formas singulares de dizer. 

Já há algum tempo temos defendido a importância de 
problematizar a produção do sujeito da educação do ponto de 
vista dos rituais, sejam rituais da escolarização, seja em rituais 
advindos das pedagogias culturas.  

Os rituais na educação, inclusive o ritual escolar, são um 
sistema poderoso não pela sua capacidade de oprimir ou de 
regular como uma ação externa, mas principalmente por “se 
dedicar, dar atenção, escolher e individualizar os sujeitos da 
educação” (Carvalho, 2021, p. 15). A sua eficácia se dá por estar 
sob o domínio da normalização das ciências humanas e porque 
a Pedagogia escolar interpenetra-se às Pedagogias Culturais, o 
que enseja uma força dos rituais. Trabalhar com os rituais na 
perspectiva da administração das subjetividades significa 
conjecturar sobre como os rituais podem operar na 
subjetivação dos sujeitos na contemporaneidade, tendo como 
horizonte os Estudos Culturais com foco nas Pedagogias 
Culturais. 

Lembremos com Larrosa (1998), em seu texto Pedagogia 
Profana, quando afirma que o logos pedagógico funciona como 
uma operação constitutiva de pessoas por meio de três 
elementos que interferem entre si – a vida concreta, um tecido 
dialógico híbrido, um impulso na direção da verdade e da 
justiça. Esse modo de dizer pode estar indicando, tal como 
pretendemos tratar neste texto, que os rituais das máquinas 



127  
 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 

semióticas estão investidos de pedagogia como uma ação 
constitutiva de pessoas.  

Associamo-nos ao que nos diz Umberto Eco (1991) ao 
tratar do fundador da ciência dos signos, Charles Sanders 
Peirce. Eco (1991) entende que a tarefa da Semiologia é o 
conhecimento do mundo social e histórico em que vivemos. O 
seu estudo de Semiologia teve uma forte influência dos 
conceitos desenvolvidos por Peirce. E com eles procurou 
mostrar no universo dos signos o universo das ideologias dos 
diversos modos comunicativos. Eco (1991, p. 188) defende a 
tese de que “todos os fenômenos de cultura sejam sistemas de 
signos, isto é, que a cultura seja essencialmente comunicação”. 

Revela como para Peirce o signo seria uma coisa que está 
para alguém no lugar de outra coisa, sob algum aspecto ou 
capacidade em uma estrutura triádica na qual na base se acha 
um símbolo em relação ao objeto, no vértice o interpretante 
(significado) que institui a validade do signo (Eco, 1991, p. 25). 
Tal como Eco, vamos considerar os fenômenos visuais na 
perspectiva da Semiologia no sentido de reconhecermos “que 
nem todos os fenômenos comunicacionais são explicáveis 
pelas categorias da Linguística” (Eco, 1991, p. 97). Nesse aspecto, 
considera-se usar do ponto de vista analítico o signo em si 
(qualissigno, sinissigno, legissigno), na relação com o objeto 
(ícone, índice, símbolo) e em relação ao interpretante (rema, 
dicissigno, argumento).  

O ritual está implicado à linguagem, ao discurso, ao signo, 
o que o faz performático. E essa percepção pode nos levar a 
pensar na potência das práticas ritualísticas operando no 
governo da alma dos sujeitos da educação. 

 

OUTRAS FORMAS DE VIDA, OUTROS OBJETOS DE 
SABER PARA OS ESTUDOS CULTURAIS  

Estamos há duas décadas e meia do século XXI e já 
vivemos a dramaticidade de uma pandemia, uma guerra no 



128  
 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 

Leste Europeu, um genocídio na Palestina e uma crise nas 
relações geopolíticas quando novas ordens econômicas e 
políticas tensionam as sociedades em geral. Nesse cenário, a 
racionalidade neoliberal, em suas diversas versões 
interpenetradas pelo neoconservadorismo que estabelece 
laços de filiação e de coexistência com enunciados em defesa 
da família nuclear, de nacionalismos, da ojeriza à orientação 
sexual diversa da heterossexualidade e do ódio racista e 
misógino, traz a necessidade não apenas de se retomar análises 
que reconheçam tais enunciados como novos operadores do 
neofascismo, mas, principalmente, que entendam como eles 
operam. Esse cenário inquietante e desafiador exige dos 
intelectuais a crítica como resistência, tal como nos propôs 
Foucault (2017).  

Há um debate sobre o modo como lidar com o mundo 
contemporâneo. Importa colocar a questão nesses termos para 
que possamos promover uma reflexão cuidadosa sobre os 
momentos de grandes mudanças e das subjetividades advindas 
do mundo da financeirização. Conhecemos nas últimas 
décadas formas de dizer dessas subjetividades como o homem 
endividado, o empresário de si, aquele que consome a si 
mesmo, o usuário de plataforma. Identifica-se o corpo como 
grade de especificação desses enunciados, fala-se em 
patologização. Diz-se de processos de ansiedade em função da 
relação permanente com a máquina pelo trato com signos sem 
significado. 

Ora se propõe no campo educacional a incorporação das 
máquinas semióticas para a melhoria do aprendizado e para a 
construção de cidadania digital, ora se fala de uma geração 
conectada, mas precarizada, que anuncia um futuro 
amedrontador. A pergunta é o que fazer com a racionalidade 
algorítmica, amálgama da racionalidade neoliberal. Indicamos 
neste texto alguns posicionamentos sobre os significados de 
formas de vida vinculadas ao tempo da máquina, à semiótica 
da máquina. Gerações viciadas na tela de smartphones, que se 



129  
 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 

comunicam por emojis, ao nosso ver, estão capturadas por 
rituais de uso de tecnologias.  

Dessa forma, desmontar os rituais, descrevê-los e estudá-
los para atuar na sua profanação que pode funcionar como um 
modo de restituí-los ao seu uso comum. Inspirados por 
Agamben (2006, p. 131), quando trata o processo de 
subjetivação, mas também do processo de dessubjetivação, 
podemos considerar que: “o sujeito apresenta-se como um 
campo de forças percorrido por duas tensões que se opõem: 
uma que vai até a subjetivação e outra que procede em direção 
oposta” 

A questão que nos colocamos e que direciona este texto é: 
o que pode a análise de rituais no debate sobre a produção do sujeito 
na contemporaneidade do ponto de vista da relação Estudos Culturais 
e Educação? Uma das questões que nos inquietam é saber se 
vamos abandonar de vez uma ideia de educação como aquela 
tratada por Arendt, que nos incita a pensar se amamos as 
crianças para salvá-las da ruína e prepará-las para a tarefa de 
renovar um mundo comum (Arendt, 2007); ou se vamos 
adentrar na crítica, como intelectuais da cultura?  

Nesse ponto, finalizamos este texto com as palavras de 
Heloisa Teixeira, na época em que assinava com o nome 
Heloisa Buarque de Holanda: 

 
Há pouquíssimo tempo, por volta de 2015, eu 
acreditava que a minha geração teria sido, 
talvez, a última empenhada na luta das 
mulheres. Até que um vozerio, marchas, 
protestos, campanhas na rede e meninas na 
rua se aglomeraram, gritando diante da 
ameaça de retrocesso que representava a 
aprovação do Projeto de Lei 5069/2013, que 
dificultaria o acesso de vítimas de estupro ao 
aborto legal. Levei um susto alegre. [...] Que 
venham as novas feministas e me atropelem, 
me falem, me contem (Hollanda, 2018, p.11). 



130  
 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 

 
Mencionar esse fragmento de um texto de Heloisa, 

ensaísta, escritora, crítica literária, a nosso ver uma brilhante 
representante dos Estudos Culturais no Brasil, é um gesto 
módico de homenageá-la. Heloisa Teixeira, com uma ideia 
elevada de cultura, dedicou um bom tempo na busca de uma 
passagem singular pela universidade, assumiu uma militância, 
ao tempo em que se dedicou ao pensamento cultural de 
periferias, a exemplo de sua Antologia de Novos Poetas, 
publicação na qual estão realçadas as presenças femininas na 
cena literária, a poesia negra e a atuação agressiva dos outing 
gays na poesia. Desde o acontecimento das mídias digitais, ela 
esteve atenta ao impacto dessas novas tecnologias e da internet 
na produção e no consumo da cultura. 

 

REFERÊNCIAS  

ARENDT, Hannah. A condição humana. Rio de Janeiro: 
Forense Universitária, 2007. 
 
AGAMBEN, Giorgio. Entrevista com Giorgio Agamben. 
Entrevistadora: Flavia Costa. Tradução de Susana Scramim. 
Revista do Departamento de Psicologia da UFF, Rio de 
Janeiro, v. 18, n. 1, p. 131-136, jan./jun., 2006. 
 
BERARDI, Franco. Asfixia: capitalismo financeiro e a 
insurreição da linguagem. São Paulo: UBU, 2020. 
 
BERARDI, Franco. Depois do Futuro. São Paulo: UBU, 2019. 
 
CAMOZZATO, Viviane Castro; COSTA, Marisa Vorraber. 
Vontade de pedagogia: pluralização das pedagogias e 
condução de sujeitos. Cadernos de Educação, Pelotas, n. 44, p. 
22-44, mar./abr. 2013. 
 



131  
 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 

CAMOZZATO, Viviane Castro; IGNÁCIO, Patrícia. 
Pedagogias dentro e fora da escola. São Paulo: Pimenta 
Cultural, 2023. 
 
CARVALHO, Rosângela Tenório. Rituais da escolarização e 
gênero. Cadernos Pagu, n. 61, p. e216116, 2021. 
 
CLIFFORD, James. A experiência etnográfica: antropologia e 
literatura no século XX. Rio de Janeiro: Editora UERJ, 2014. 
 
DERRIDA, Jaques. Uma certa possibilidade impossível de 
dizer o acontecimento. Revista Cerrados, [s. l.], v. 21, n. 33, 
2012. 
 
DOMINGUES, Diana Maria Gallicchio. Ciberspaço e rituais: 
tecnologia, antropologia e criatividade. Horizontes 
Antropológicos, Porto Alegre, n. 21, p. 181-198, jan./jun. 2004. 
 
ECO, Umberto. O signo. Queluz de Baixo: Editorial Presença, 
1991. 
 
FOUCAULT, Michel. O governo de si e dos outros: curso dado 
no Collège de France (1982-1983). Trad. Eduardo Brandão. 1. 
ed. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2013. 
 
FOUCAULT, Michel. O que é a crítica? seguido de A cultura 
de si. Lisboa: Edições Texto & Grafia, 2017. 
 
GIRARD, René. Anorexia e desejo mimético. São Paulo: É 
Realizações, 2011. 
 
HARAWAY, Donna. Manifesto Ciborgue: Ciência, tecnologia e 
feminismo-socialista no final do século XX. In: HOLLANDA, 
Heloisa Buarque (org.). Tendências e Impasses: o feminismo 
como crítica da cultura. Rio de Janeiro: Roco. 1994 



132  
 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 

 
HOLLANDA, Heloisa Buarque. Explosão feminista: arte, 
cultura, política e universidade. São Paulo: Companhia das 
Letras. 2018. 
 
LARROSA, Jorge. Pedagogia profana: danças, piruetas e 
mascarados. Belo Horizonte: Autêntica, 1999. 
 
LAZZARATO, Maurizio. Signos, máquinas, subjetividades. 
São Paulo: N-1 Edições; Edições Sesc São Paulo, 2014. 
 
LAZZARATO, Maurizio. Sujeição e servidão no capitalismo 
contemporâneo. Cadernos de subjetividade, [s. l.], n. 12, p. 168-
179, 2010. 
 
LAZZARATO, Maurizio. Fascismo ou Revolução. O 
neoliberalismo em chave estratégica. São Paulo: N – Edições. 
2019. 
 
LYOTARD, Jean-François. A condição pós-moderna. 12. ed. 
Rio de Janeiro: José Olympio, 2009. 
 
OLIVEIRA, Lídia. Sociedade dos fluxos comunicacionais e 
novos eventos rituais: o caso das redes sociais e dos smart/flash 
mobs. E-Cadernos CES, Coimbra, n. 8, 2010. 
 
RIVIÈRE, Claude. Os ritos profanos. Petrópolis: Vozes, 1996. 
 
SHAKESPEARE, William. O mercador de Veneza. Jandira: 
Principis, 2021. 
 
SILVA, Tomaz Tadeu. Teoria Cultural e Educação: um 
vocabulário crítico. Belo Horizonte: Autêntica, 2000. 
 



133  
 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 

SONTAG, Susan. Contra a interpretação. Porto Alegre: 
Editora L&PM, 1987. 
 
TAMBIAH, Stanley Jeyaraja. Rituali e cultura. Bologna: Il 
Mulino, 1995. 
 
WITTGENSTEIN, Ludwig. Investigações filosóficas. 
Petrópolis: Vozes, 2009. 
 

 

Recebido em 26 de setembro de 2025.  

Aprovado em 22 dezembro de 2025.  

 


