
 

 
v. 27 n. 72 p. 170-182 out./dez. 2025 

A ESTÉTICA DECOLONIAL DE 
JULIANA NOTARI: CORPO, FERIDA E 

MEMÓRIA COMO PENSAMENTO  

Ana Paula Abrahamian de Souza1 

 
Resumo: Este ensaio propõe uma reflexão da videoperformance Amuamas 
(2018), da artista pernambucana Juliana Notari, explorando o 
entrelaçamento entre corpo, natureza e colonialidade. Ao tomar a obra como 
objeto teórico (theoretical object) (Bal, 2002), o texto indaga as feridas 
coloniais que se inscrevem nos corpos femininos e no corpo-terra, 
articulando uma estética de resistência e de cura. Nessa perspectiva, a obra 
não se limita a ilustrar uma teoria já constituída, mas atua como dispositivo 
criador de pensamento, instaurando um campo em que corpo, território e 
memória colonial entram em fricção epistemológica. 
 
Palavras-chave: Estéticas Decoloniais; Juliana Notari; Corpo-Terra; Estudos 
Culturais 

 

THE DECOLONIAL AESTHETICS OF 
JULINANA NOTARI: BODY, WOUND, AND 

MEMORY AS THOUGHT 

Abstract: This essay proposes a reflection based on the videoperformance 
Amuamas (2018), by the Pernambucan artist Juliana Notari, exploring the 
intertwining of body, nature, and coloniality. By taking the artwork as a 
theoretical object (Bal, 2002), the text questions the colonial wounds 
inscribed in female bodies and in the body-land, articulating an aesthetics of 
resistance and healing. From this perspective, the videoperformance does 
not merely illustrate an already established theory but acts as a device for the 
creation of thought, establishing a field in which body, territory, and colonial 
memory enter into epistemological friction. 

 
1 Universidade Federal Rural de Pernambuco (UFRPE).  
 Orcid: https://orcid.org/0000-0002-4321-3458 
 E-mail: anapaula.souza@ufrpe.br  
 

 

https://orcid.org/0000-0002-4321-3458
mailto:anapaula.souza@ufrpe.br


171  
 

 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 
 

Keywords: Decolonial Aesthetics; Juliana Notari; Body-Earth; 

Cultural Studies 

          PRIMEIRAS PALAVRAS 

Gostaria de iniciar este ensaio expressando minha 
gratidão pela oportunidade de participar do I Seminário 
Nordeste de Estudos Culturais e Educação: Cartografias e 
Reverberações, especialmente às colegas e aos colegas da Rede 
de Estudos Culturais em Educação do Nordeste, composta por 
pesquisadores(as) que vêm produzindo e compartilhando 
saberes entre Grupos de Pesquisa e Programas de Pós-
Graduação em Educação, com o propósito de fortalecer e 
expandir os Estudos Culturais em Educação no país. Estendo 
meu agradecimento à professora Karyne Dias Coutinho, da 
Universidade Federal do Rio Grande do Norte, e ao professor 
Leandro Belinaso, da Universidade Federal de Santa Catarina, 
cuja escuta atenta e generosa contribuiu de forma sensível para 
a produção da Mesa Temática “Estudos Culturais, Arte e 
Naturezas”. 

Escrevo aqui como uma artista/docente/pesquisadora, do 
Grupo de Pesquisa em Estudos Culturais e Arte/Educação 
(GPECAE), espaço coletivo de investigação que compreende a 
pesquisa como um gesto implicado com o mundo. Seguimos a 
provocação de Mieke Bal (2002) de que o olhar é sempre um 
ato político, entendendo o corpo e a imagem como campos 
onde a memória e o poder se entrelaçam. 

No GPECAE, buscamos imaginar, produzir e 
compartilhar pesquisas que nos provoquem a relacionar a Arte 
e as culturas com/na formação de professores, um exercício de 
abertura de territórios para o reconhecimento das 
experiências silenciadas (Cejudo-Escamilla, 2019). Nosso 
trabalho orienta-se por uma ética da escuta, da diferença e da 
invenção, compreendendo que pesquisar é também produzir 



172  
 

 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 
 

deslocamentos - epistemológicos, estéticos, políticos e 
pedagógicos. 

Um dos eixos temáticos recentemente acionados pelo 
grupo dialoga com as estéticas decoloniais do Sul, 
especialmente em seus atravessamentos com a Arte, as 
memórias e os corpos. Nos limites deste texto, volto meu olhar 
para a estética da artista pernambucana Juliana Notari, cuja 
prática convoca e corporifica feridas coloniais, inscritas não 
apenas nos corpos femininos, em suas múltiplas assimetrias de 
classe e raça, mas também no corpo-terra, Gaia, violentado 
pelos processos extrativistas coloniais brasileiros. Da plantation 
da cana-de-açúcar, às agressões sistemáticas à Amazônia, trata-
se de um corpo-território continuamente rasurado, mas 
também capaz de insurgir.  

Ao analisar a videoperformance Amuamas (Notari, 2018) 
busco compreender a potência artística para pensar sobre as 
violências históricas inscritas nos corpos femininos, 
interseccionalizados com a crise ecológica. Proponho, nesse 
percurso, um diálogo com os insights trazidos pela noção de 
objeto teórico2 em Mieke Bal (2002), explorando a 
possibilidade de relacioná-la aos estudos de gênero. Procurei 
refletir sobre como a performance e a performatividade em 
Notari podem fazer pensar uma teoria. 

 
FEMININO PERFORMÁTICO E 

PERFORMATIVO EM JULIANA NOTARI 
 

Juliana Notari é uma artista e pesquisadora que trabalha 
com uma diversidade de artefatos que tensionam corpos, 
subjetividades e políticas. Doutora e Mestre pelo Programa de 

 
2 Emprego “objeto teórico” como tradução de theoretical object em Bal 
(2002), enfatizando obras que atuam como operadores conceituais na análise 
cultural. 



173  
 

 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 
 

Pós-Graduação em Artes da Universidade do Estado do Rio de 
Janeiro, a artista tem desenvolvido uma produção marcada 
pela experimentação, com forte dimensão relacional 
mobilizando afetos como dor, desejo, medo, vergonha e fúria, 
não como expressões íntimas isoladas, mas que opera na zona 
de contágio entre biografia e história social, explorando as 
materialidades e feridas que inscrevem corpo e território no 
Brasil. 

Como observa Clarissa Diniz, Juliana Notari “tem criado 
um corpo de trabalhos que encaram suas singularidades, 
transitando por entre a biografia, o confessional, a catarse ou 
práticas relacionais”, recolocando “traumas, desejos, fantasias 
e medos [...] em performances, vídeos, instalações e objetos” e 
instaurando relações entre subjetividades que constituem “o 
eixo central da obra” (Diniz, s.d.). A artista integra uma geração 
que compreende o corpo como campo de disputa e arquivo 
vivo de memórias coloniais, marcando sua produção por 
gestos que ativam a vulnerabilidade, o risco e o dissenso como 
forças estéticas e políticas.  

Nesse contexto, sua prática inscreve-se entre aquelas que 
interrogam os limites entre intimidade e esfera pública, 
convocando o espectador a habitar zonas de desconforto e 
reconhecimento mútuo. Em seu percurso, residências 
artísticas, prêmios e participações em mostras nacionais e 
internacionais consolidaram sua atuação na cena 
contemporânea, sem desvincular-se de uma pesquisa 
enraizada nas urgências sociais e históricas brasileiras. 

 Na videoperformance Amuamas3 (2018) Juliana Notari 
adentra a floresta amazônica, no Igarapé Piriquitaquara, na 

 
3 A videoperformance Amuamas (2018) está disponível em : 
https://youtu.be/Wck0jsOedRE: Acesso em 31 de outubro de 2025. 
 
 

https://youtu.be/Wck0jsOedRE


174  
 

 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 
 

Ilha do Combu, carregada de instrumentos ginecológicos 
cirúrgicos e seu sangue menstrual, coletado ao longo de nove 
meses. Em entrevista concedida à artista para a Revista Arte & 
Ensaios (2022) Notari fala sobre a obra:  

Amuamas é outro processo de abertura que me 
leva a adentrar a floresta, em busca da 
Samaúma, em um gesto de persistência 
carregado de força mística. Com ajuda de 
martelo e escopo, cavo na sua enorme raiz 
− mais conhecida como sapopemba − uma 
ferida em formato de vulva, figura há 
tempos recorrente na minha poética. Coloco 
nela alguns elementos, incluindo meu sangue 
menstrual e um espéculo ginecológico de 
aço. 

Figura 1: Frames da videoperformance, 2018. 9:42 

 



175  
 

 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 
 

Fonte: https://www.juliananotari.com/amuamas-2/ 

 
Depois disso, Notari, sentiu necessidade de fechar a ferida 

que fez na árvore, introduziu uma joia carregada de 
ancestralidade que esteve em sua família e fechou a ferida com 
argila. 

[...] senti que precisava fechar aquela ferida de 
todo o jeito, mesmo sabendo que ela não 
representava nenhum perigo para a árvore – 
uma vez que a ferida-vulva era pequena e 
tinha sido aberta na raiz, e não no caule [...]. 
Antes de fazer o trabalho, passei uma 
temporada na Floresta do Tapajós, em 
Santarém, para visitar algumas Samaúmas 
centenárias. Lá, conheci Iracildo, um 
curandeiro da comunidade do Maguari. 
Contei a ele como seria a performance. Ele 
gostou, me incentivou a fazê-la e me deu dicas 
importantes. Contudo só me senti autorizada 
a fazer depois de sentir a permissão da 
Samaúma que escolhi. [...] Peguei um táxi e fui 
para um porto localizado na periferia de 
Belém, negociei com um barqueiro para me 
levar e pegar no horário combinado porque 
naquela parte da ilha o celular não funcionava. 
O local não era de fácil acesso, não tinha casas 
nem pessoas por perto, mas decidi ir assim 
mesmo. Fui com a roupa que estava vestindo, 
peguei o material que tinha levado para 
terminar a performance, e junto desse 
material tinha um escapulário de prata e 
marcassita, que minha avó por parte de mãe 
tinha me dado, e que passava, de geração a 
geração, pelas mulheres da família. Quando 
finalmente encontrei a Samaúma e olhei para 
a ferida, vi que estava linda. 

https://www.juliananotari.com/amuamas-2/


176  
 

 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 
 

Para Oliveira e Guerra (2023), Amuamas, dá a ver o 
encontro do corpo feminino com a floresta. Ao inscrever 
marcas femininas no tronco de uma árvore concebida como 
matriz geradora, Juliana Notari tensiona diretamente os 
discursos androcêntricos, reafirmando a compreensão da 
natureza como campo também das lutas feministas. A precisão 
artesanal com que esculpe uma vulva e a ação de tingi-la com 
o próprio sangue reforçam uma relação de intimidade e 
pertencimento entre corpo feminino e a natureza (Oliveira; 
Guerra, 2023).  

Para compreender por que as construções generificadas se 
articulam pela relação com a natureza, para além da 
videoperformance, é necessário diferenciar as noções de 
performance e de performatividade, e refletir sobre como 
esses termos se entrelaçam com a própria noção de gênero. 
Para isso, recorro a Mieke Bal, que dedica um capítulo do livro 
Travelling Concepts in the Humanities (2002) a essa discussão.  

Bal (2002) propõe uma distinção entre as duas noções, que 
não são entendidas de forma hierarquizada, mas sim, 
implicadas. A performance diz respeito à execução única de 
uma obra, à encenação que vincula o passado da escrita ao 
presente da experiência, um ato em que memória e gesto se 
entrelaçam. A performatividade, por sua vez, é o ato que se 
realiza no momento da enunciação, instaurando o que anuncia 
e revelando a força de um acontecimento que depende de 
convenções culturais e da repetição. Ou seja, para a autora, a 
performance diz respeito ao gesto incorporado, à ação no 
mundo, já o performativo opera na dimensão da repetição 
simbólica que institui efeitos de realidade.  

Em Amuamas, Notari interpela essas camadas: o ato físico 
de abrir e posteriormente suturar a árvore convoca a 
materialidade do corpo-em-ação, enquanto a inscrição vulvar 
na raiz convoca a ordem simbólica que associa corpo 
feminino, terra e ferida. Esse entrelugar performático e 



177  
 

 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 
 

performativo desloca a oposição moderna entre natureza e 
cultura, corpo e paisagem, artista e território, abrindo uma 
zona de contágio. Assim, a ação ritualística, a dor encarnada e 
a materialidade dos fluidos - menstruação, seiva e argila, 
configuram um campo em que o gesto torna-se pensamento e 
o pensamento retorna à carne, numa operação que aproxima 
ética, ecologia e feminismo situado (Harding, 1993; Haraway, 
2023). 

Figura 2: Frames da videoperformance, 2018. 9:42 

 
Fonte: https://www.juliananotari.cm/amuamas-2/ 

Figura 3: Frames da videoperformance, 2018. 9:42 

https://www.juliananotari.com/amuamas-2/


178  
 

 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 
 

 
Fonte: https://www.juliananotari.com/amuamas-2/ 

 

  
 
 
 

https://www.juliananotari.com/amuamas-2/


179  
 

 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 
 

A VIDEOPERFORMANCE AMUAMAS COMO UM 

DISPOSITIVO CRIADOR DE PENSAMENTO 
 

A leitura de Amuamas (2018), pode ser aprofundada à luz 
da noção de objeto teórico proposta pela teórica Mieke Bal 
(2002) e mobilizada por Sonia Cejudo-Escamilla (2019) em 
estudos recentes sobre corpo e performance na América 
Latina. Nessa perspectiva, a obra não se limita a ilustrar uma 
teoria já constituída, mas atua como dispositivo criador de 
pensamento, instaurando um campo onde corpo, território e 
memória colonial entram em fricção epistemológica4. 

Como afirma Bal (2002), o objeto teórico é aquele que 
“teoriza nossos conceitos para além da articulação acadêmica 
de seu significado, de seu status e de suas relações”, 
impulsionando-os a “viajar por uma rede de caminhos mais 
complexa” (Bal, 2002, p. 185, tradução livre da autora). Tal 
dispositivo não conduz a um saber estabilizado, mas a um 
“descobrimento contínuo da ignorância”, recusando “certeza, 
asseio e clausura” (ibid.). Assim, a obra de Notari não apenas 
convoca interpretações, mas faz teoria com o corpo, com a 
lama, com os fluidos, com o choro incorporado ao ritual 
performativo. 

Sob essa chave, Amuamas emerge como uma prática em 
que corpo, terra e história se reconstroem mutuamente, 
desestabilizando a separação cartesiana entre sujeito e mundo, 
e rompendo com os regimes coloniais que dissociaram o saber 
da sensibilidade. Trata-se de uma estética da ferida e da cura, 
na qual o corpo da artista se apresenta como superfície sensível 
e teórica, capaz de produzir pensamento a partir da carne e do 

 
4 Para Bal (2002), conceitos não são ferramentas estáticas, mas entidades em 
trânsito, que se transformam ao circular entre obras, discursos e práticas 
sociais. 



180  
 

 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 
 

território, colocando o espectador diante de uma política da 
vulnerabilidade, da memória e da recomposição do mundo. 

Essa obra permite ainda refletir sobre a dupla fratura da 
modernidade apontada pelo martinicano Malcom Ferdinand 
(2022), a fratura colonial e a fratura ambiental, e a dificuldade 
de pensá-las de forma relacional. Amuamas torna visível essa 
intersecção: o corpo feminino e a natureza aparecem como 
matérias históricas de exploração, mas também como forças 
insurgentes que resistem à lógica extrativista e patriarcal. 

 A narrativa imagética proposta por Notari dá a pensar 
um modelo epistemológico sensível, em que emoção e 
pensamento se enlaçam na construção do conhecimento. Ao 
mesmo tempo, inscreve novas cartografias contra a escalada 
da destruição ambiental, evocando uma consciência feminina 
e feminista que reconhece o entrelaçamento entre mulher e 
natureza, ou, como propõe Donna Haraway (2023), uma 
natureza pensada fora dos domínios heteropatriarcais. Nesse 
sentido, Amuamas constitui um diálogo com a floresta 
amazônica, na medida em que a Arte se assume como veículo 
de percepção e de escuta do lugar que esses corpos habitam. 

A obra, portanto, explora questões políticas por meio de 
uma visão interseccional: a imagem da vulva não se associa 
exclusivamente à condição da mulher branca, de classe média 
e heterossexual, mas se afirma como símbolo de 
empoderamento e de partilha entre diferentes corporalidades 
femininas.  

Amuamas se inscreve, assim, como uma imagem política 
que encarna a pluralidade do feminismo e que se posiciona ao 
lado de todos os corpos historicamente subalternizados pela 
masculinidade branca e colonial. Essa afirmação, 
simultaneamente encarnada e simbólica, manifesta-se na 
natureza e nela se reconfigura, indicando que a vulva não é 
aqui mero signo anatômico, mas uma imagem conceitual que 



181  
 

 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 
 

transcende a binariedade, abrindo-se como gesto de 
recomposição entre corpo, ferida e mundo.  

REFERÊNCIAS 
 
AMUAMAS. VIDEOPERFORMANCE POR JULIANA NOTARI. [S. L.: S. 
N.], 2018. 1 VÍDEO (8 MIN).  

BAL, Mieke. Travelling Concepts in the Humanities: A Rough 
Guide. Toronto: University of Toronto Press, 2002. 

CAVALLINI, Marcela; DINIZ, Clarissa; FLORES, Livia; 
HOLANDA, Paulo; NOTARI, Juliana; OLIVEIRA, Cláudia de; 
OLIVEIRA, Dinah de; SOMMER, Michelle Farias. Se são tabus, 
é porque têm força: entrevista com Juliana Notari. Arte & 
Ensaios, Rio de Janeiro,PPGAV-UFRJ, v. 28 n. 44, p. 15-52, jul.-
dez. 2022. ISSN-2448-3338. DOI: 
https://doi.org/10.37235/ae.n44.2.  

CEJUDO-ESCAMILLA, Sonia. El cuerpo performativo de 
Regina José Galindo: el género y el deseo em sus obras de 2012. 
(IN): Revista LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. 
XVII, núm. 1, enero-junio de 2019, México, pp. 158-167. ISSN: 
1665-8027. DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v17i1.652 

FERDINAND, Malcom. Uma ecologia decolonial: pensar a 
partir do mundo caribenho. São Paulo: Ubu Editora, 2022. 

HARAWAY, Donna. A reinvenção da natureza: símios, 
ciborgues e mulheres. São Paulo: Editora WMF Martins 
Fontes, 2023. 

HARDING, Sandra. A instabilidade das categorias analíticas na 
teoria feminista. Revista Estudos. Feministas, Florianópolis, v. 
01, n. 01, p. 07-32, 1993.   

http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v17i1.652


182  
 

 

 

v. 27 n. 72, out./dez. 2025 
 

OLIVEIRA, Cláudia; GUERRA, Paula. Seguimos numa busca 
incessante por um lugar: mulheres, natureza e cultura. História 
da Historiografia: International Journal of Theory and 
History of Historiography, Ouro Preto, v. 16, n. 41, p. 1–29, 
2023. DOI: 10.15848/hh.v16i41.1991.  

 

Recebido em 10 de novembro de 2025.  

Aprovado em 28 de dezembro de 2025.  

  


